
 
 

[134] 
 

 التفسير العلمي لبعض القضايا الكونية  

 

 د . حاتم المهدي عساكر لقع 

 

 
 

 المقدمة : 

  
ً
 محكما

ً
 . وهو كثير  إن القرآن الكريم يهدي للتي هي أقوم في الدين والدنيا , ويخط للناس طريق الصلاح والإصلاح , وينظم لهم شؤون الحياة تنظيما

ً
 قويما

ً
سديدا

الكاتبون وألف فيه المؤلفون لا زالت معانيه تتجدد مع الأيام وعجائبه تنكشف لذوي الأفهام   , فهو على ما كتبه  , والذي يريد أن يفهم الجوانب متعدد المقاصد 

 بالمعارف اللازمة لفهمه وأن يكون حسن النية والمقصد منفتح المدارك حسن الغايات .  
ً
 لا بد أن يكون مزودا

ً
 صحيحا

ً
 القرآن فهما

تاريخي والتشريعي و ....ومنها  لقد حفل القرآن الكريم بأبحاث ودراسات عديدة حول إعجازه , وهذا الاعجاز له وجوه عديدة , منها البلاغي والبياني واللغوي , ومنها ال

 العلمي .

 في تفاسيرهم , كل حسب عصره , ووضعوا قواعد و أ
ً
سس يمكن من خلالها  وهذا الأخير اهتم به جمع من العلماء ؛ في الماض ي والحاضر شرعوا في تطبيق ذلك عمليا

ة , وهو يشير إلى تأويل إضافة نوع متميز من التفسير ؛ وهو ما أطلق عليه :   )) التفسير العلمي (( فأن هذا المصطلح من المصطلحات الحديثة في الأوساط العلمي

 بعض الآيات القرآنية أو تفسيرها بما يتفق وبعض النظريات العلمية أو الاكتشافات الحديثة .

 وقد اجتهدت في تبسيط الموضوع , فقسمت بحثي إلى ثلاثة مباحث :

 : مفهوم التفسير العلمي وتاريخه والفرق بينه وبين الاعجاز العلمي للقرآن  لمبحث الأول ا

 المطلب الأول : مفهوم التفسير العلمي 

 المطلب الثاني : الفرق بين التفسير العلمي والاعجاز العلمي 

 المطلب الثالث : تاريخه 

 : أهمية التفسير العلمي والحاجة إليه   المبحث الثاني

 : القضايا الكونية التي تركز حولها التفسير العلمي  المبحث الثالث 

 المطلب الأول : أصل الكون 

 المطلب الثاني : شكل الأرض

 المطلب الثالث : قضية الحياة على الكواكب الأخرى غير الأرض

 أهمية البحث وأسباب اختيار الموضوع :

 أن هذه الدراسة تستمد قيمتها من القرآن نفسه , فهي تدرس العلاقة بين القرآن الكريم والمكتشفات العلمية الحديثة .  .1

لمجالات , كما أنه من  يهتم البحث بالتفسير العلمي للقرآن الكريم , وهو جانب عظيم النفع , لا سيما في خضم هذا التطور العلمي الذي يشهده العالم في جميع ا .2

 أبرز وسائل الدعوة إلى الإسلام في العصر الحالي .

 . يسعى هذا البحث إلى إبراز ما كان عليه علماء المسلمين من تقدم علمي ومعرفي , وكيفية تطويعهم لهذه العلوم في حدمة كتاب الله عز وجل .3

 إشكالية البحث : 

 تكمن إشكالية البحث في عدة مشاكل منها :

 ما لمقصود بالتفسير العلمي , وما فائدته ؟  .1

 ماهي الآيات التي يتناولها التفسير العلمي ؟ .2



 
 

[135] 
 

 المنهج المتبع :

 يقتض ي أن يكون المنهج المتبع في هذا البحث المنهج الاستقرائي ومن ثم المنهج التحليلي .

 حدود الدراسة : 

 تمحورة هذه الدراسة في نطاق التفسير العلمي لبعض الآيات القرآنية التي تتعلق بتفسير بعض القضايا الكونية 

 وذللت البحث بالخاتمة , وبعض المصادر والمراجع التي اعتمدت عليه بعد الله سبحانه وتعالى .    

 المبحث الأول : مفهوم التفسير العلمي وتاريخه والفرق بينه وبين الاعجاز العلمي  

 از . لتحديد معني التفسير العلمي يجد بنا أن نبين معني التفسير , ومعني العلم , ثم تعريف التفسير العلمي , وبيان الفرق بينه وبين الأعج

 المطلب الأول : مفهوم التفسير العلمي  

 التفسير في اللغة : هو البيان والكشف , والايضاح والتبيين .  

ذلك من علم اللغة والنحو وفى الاصطلاح : " علم يعرف به كتاب الله المنزل على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم وبيان معانيه , واستخراج أحكامه وحكمه , واستمد  

 والصرف وعلم البيان وأصول الفقه والقراءات , ويحتاج لمعرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ "   

 وأما المقصود بـ العلم في موضوع البحث فهو :  

 ( 20,   19) أبو حجر ,   العلوم الكونية والمعارف والصنائع , وما جدّ ويجد في العالم من فنون ومعارف , كعلم الهندسة , والحساب , وعلم طبقات الأرض ... إلخ  

 وبعد أن عرفنا معني التفسير والعلم صار من الممكن معرفة معني التفسير العلمي : 

العلمية الدقيقة   " التفسير الذي يحاول فيه المفسر عبارات القرآن في ضوء ما أثبت العلم , والكشف عن سر من أسراره إعجازه من حيث يتضمن هذه المعلومات

 ( 66التي لم يكن يعرفها البشر وقت نزول القرآن , فدل ذلك على أنه ليس من كلام البشر , ولكنه من عند الله "  ) أبو حجر , 

 المطلب الثاني : الفرق بين الإعجاز العلمي والتفسير العلمي للقرآن 

 الخلط بينه وبين الإعجاز  العلمي , حتى في أوساط ب
ّ
 أو ردا

ّ
عض المتخصصين في هذا المجال من أكثر الأسباب التي أدت إلى تباين المواقف حول التفسير العلمي قبولا

 .  
ّ
 , بل أن منهم من يراها ش يء واحدا

 علمية بالمعني الدقيق    للإعجاز  ؟   
ّ
 فهل كل آية تتضمن إشارة علمية في قضية كونية  أو طبية أو نحوهما تحمل إعجازا

 وقع فيه بعض المتخصصين , وكانوا فيه على طرفين , والصواب هو الت
ّ
 منهجيا

ّ
وسط بينهما , فليس أن العلاقة بين مصطلحي التفسير والاعجاز العلمي يزيل خطا

 
ّ
 وخصوصا

ّ
 , كما أنهما ليسا منفصلين متابينن , بل بينهما عموما

ّ
 واجدا

ّ
 للإعجاز العلمي وإلا  لاعتبرا شيئا

ّ
 ودائرة أحدهما أوسع من الآخر .التفسير العلمي مرادفا

 تقوم به الحجة على غير المسلمين . 
ّ
 لأن يكون إعجازا

ّ
 فكل إعجاز علمي فهو يُعرف من خلال التفسير العلمي , وليس كل تفسير علمي قابلا

لى محمد صلى الله عليه  إن تعريف الإعجاز بــ : " إظهار صدق الرسول صلى الله عليه وسلم مما حمله الوحى إليه من علم إلهي ثبت تحققه ويعجز البشر عن نسبته إ

 (  40وسلم أو إلى مصدر بشري في عصره  "  ) الزاندي , العدد 

 يدل على وجود فرق بينه وبين التفسير العلمي ويظهر هذا الفرق إذا ركزنا على أمرين : 

إثبات صدق النبوة وكزن    الأول : إن استخدام مكتشفات العلم التجريبي في بيان معاني الآيات القرآنية هو التفسير العلمي , وأن استخدام هذا التفسير العلمي في

 لعلمي .القرآن كلام الله لذكره ما لا يمكن للبشر أن يعرفوه في ذلك الوقت هو الإعجاز العلمي فكأن التفسير العلمي وسيلة لغاية هي الإعجاز ا

بمجرد ورود بعض الإشارات    ثانيا : أن القرآن حجة الله على الانس والجن أجمعين , وجزء كبير من الثقلين من غير المسلمين , وغير المسلمين لا يقتنع بصدق النبوة

 استحالة معرفة البشر  العلمية في الآيات القرآنية التي يجتهد المفسرون في استخدمها لإيضاح المعني وهو ما يسمى بالتفسير العلمي . إنما يُحتج عليه بما يث
ّ
بت قطعا

في ا  
ّ
التجريبي ما يكون مذكورا العلم  للناس بعد ذلك من حقائق  , ثم يكشف الله  النبي صلى الله عليه وسلم  , ومنهم  القرآن  لقرآن فهذا هو الإعجاز له وقت نزول 

 العلمي .

 المطلب الثالث : تاريخه      



 
 

[136] 
 

دونهم منافذ التبادل    بعد كثرت الفتوحات الإسلامية , واتسعت رقعة الإسلام ودخلت تحت لوائه أمم وشعوب لا تعرف العربية , اختلط المسلمون بهم , ولم يغلقوا

 الثقافي .

 (  92) أبوحجر ,  من هنا ادت الحاجة إلى ترجمة علوم هذه الأمم الداخلة الإسلام , فترجمت ونقحت في عهد الخلفية العباس هارون الرشيد وأبنه المأمون * 

 في العصور اليونانية والمسحية كانت أم العلوم والعلوم الكونية وعلوم الطب والهندسة وغيرها تدخل في إطار ال
ّ
علوم الطبيعة ثم الاعتماد وبما أن الفلسفة قديما

ة : " والخطأ فيما تقوله على الفلسفة كمصدر أساس ي في النهضة الفكرية عند المسلمين , وشهد علماء الإسلام للفلاسفة بتفوقهم في العلوم الطبيعة . قال ابن تيمي

المتفلسفة أكثر من رد عليهم المتفلسفة في الإلهيات والنبوات والشرائع أعظم من خطأ المتكلمين , وأما فيما يقولونه في العلوم الطبيعة والرياضة , فقد يكون صواب  

 (  311من أهل الكلام . فأن أكثر كلام أهل الكلام في هذه الامور بلا علم ولا عقل ولا شرع "  ) ابن تيمية , 

 , ولم يسمى ومن ناحية أخرى فأن التفسير العلمي لم تتضح معالمه , ولم يأخذ طابعه الحالي إلا في التفسير الحديث , أما في التفسير القديم , فقد 
ً
كان وجوده ضمنيا

النظرية , مثل المنطق والفلسفة إلى    أحد من المفسرين القدامى هذا الاسم ؛ وإنما كان يشمل استنباط أي علم من القرآن ـــــ كما تناوله الامام الرازي ـــــ ليشمل العلوم

 (   354جانب العلوم الطبيعة . ) أبوحجر , 

الط  علوم  هذا الاساس أضحت  وعلى  والاختبار  والتجربة  للملاحظة  يخضع  الذي  الطبيعي  العلم  ـــــ  الحديث  العلمي  ــ  ـــ بالتفسير  للمفسر  فالمقصود  تتيح  الآت  بيعة 

 التأمل والوصول إلى الغرض من عرض آيات الآفاق وإدراك ما انطوى فيها من دلائل الألوهية وتفصليها بتلك العلوم . 

افق للحقائق العلمية وصار من الطبيعي أن يظهر في مجال الدراسات الإسلامية مبحث خاص من مباحث علوم القرآن , يعنى بدراسة الآيات الكونية , في إطار من تو 

 ( 703مع ما أنبا به القرآن أو أشار إليه . ) فؤاد , 

 بعد يوم ويتدرج إلى مزاحمة اتجاهات التفسير الأخرى , حتى ليكاد يخلو له 
ً
 في الريادة يوما

ً
 الميدان اليوم .  وأصبح الاتجاه إلى التفسير العلمي آخذا

 المبحث الثاني : أهمية التفسير العلمي والحاجة إليه 

 بدأت العلوم الطبيعة تأخذ مكانها في كتب التفسير وتمتزج به , وكان لذلك آثار كبيرة في التفسير العلمي وإبراز أهميته منها :  

 : المساعدة على زيادة فهم الآيات القرآنية , وتعميق هذا الفهم .
ً
 أولا

, وإنما يحيطون به بحسب درجا في معرفته  , فإنهم لن يتساووا  للبرية  في الحقيقة هداية  " إن القرآن وأن كان   : .  يقول الراغب الأصفهاني*  تهم واختلاف أحوالهم 

عرف من فصاحته , والفقهاء من أحكامه , وأهل الآثار من قصصه وقد علم أن الأنسان بقدر ما يكتسب من قوته في العلم تتزايد 
ُ
معرفته بغوامض معانيه  فالبلغاء ت

 ( 1/10"                ) الاصفهاني , 

 وكم من آية في القرآن مستها يد العلم , إلا أبانت أسرارها واظهرت إعجازها . 

 : تعميق اليقين الإيماني عند المؤمنين  
ً
 ثانيا

 إلى الايمان الخالص بالله , عن طريق استشعار 
ً
 رحيبا

ً
 من التفكير فيها مدخلا

ً
وحدانيته سبحانه وقدرته وبديع  فالقرآن الكريم حافل بذكر آيات الله في خلقه , متخذا

 والنجوم والكواكب و .... إلخ  صنعه في المخلوقات . وفى القرآن أساليب بلاغية متنوعة في الدعوة والنظر في آيات الله في السموات والأرض , والشمس والقمر ومنازله ,

 (  704كل هذا مما يوجهه القرآن الكريم لأولي اللباب الذين يعقلون ويتدبرون ويتفكرون . ) فؤاد , 

 .  وتفصيل القرآن في ذكر الكائنات والظواهر الكونية الكثيرة والمتنوعة يقود بلا شك إلى الاعتراف بالخالق والايمان به وعبادته وتعظيمه

 : دعوة غير المسلمين بالطرق العقلية والحكمية , وتوصيل الحقائق الإسلامية إليهم على اختلاف أجناسهم وأوطانهم , ومواكبة افك
ً
ار الناس ومشاربهم في تفسير ثالثا

 ( 98القرآن بما يشبع حاجتهم من ثقافات علمية وكونية , لأن المفسر لا يفسر لنفسه , وإنما يفسر لغيره  . ) أبوحجر ,  

 : تحفيز المسلمين وتنشيط همهم في المجال العلمي  
ً
 رابعا

 ( 708ه ودلائله . ) فؤاد , للأخذ بأسباب النهضة العلمية , وتعميق ما خطوبنا به في القرآن ؛ لاسيما وأهل عصرنا لا يذعنون بش يء مثل إذعانهم للعلم ومنهجه وبيان

خر من أوجه التحدي ما كان الله وحده يعلم .  ومن إعجازه القرآن أن يكون قد ادَّ

 على إعجاز آخر ,
ً
فهو يومئ إلى أن الزمن متجه في   أن البشرية ستصير إليه في الاتجاه العلمي . يقول الرافعي : " إن في ذكر الآيات الكونية والعلمية في القرآن دليلا

 (  131سيره إلى الجهة العلمية القائمة على البحث والدليل .        ) الرافعي , 



 
 

[137] 
 

 المبحث الثالث : القضايا الكونية التي يرتكز عليها التفسير العلمي    

 سنذكر في هذا الجانب على ثلاث مسائل تتعلق بالقضايا الكونية وهي : 

 أصل الكون , وشكل الأرض كما تحدث عنها القرآن وأثبته العلم الحديث , وقضية الحياة على الكواكب الأخرى 

 المطلب الأول : أصل الكون  

في أية سنة . )  لقد شغلت مشكلة أصل الكون جهود كثير من رجال العلم والدين والفلسفة من جميع الأديان , لأن الكتب المقدسة لم تذكر من خلق العالم ولا  

 ( 131الرافعي , 

, ولكن من جانب آخر وهو الم ادة التي خلق منها ولكن حب الاستطلاع والمعرفة دفع بعض الباحثين في جميع العصور إلى تناول هذه القضية وإثارة الجدل حولها 

 العالم . أما قضية تاريخ وجوده فلم يستطيع أحد أن يزعم لنفسه أنه وصل فيها إلى تاريخ محدد مقبول . 

 عند )طاليس ( وهو أول فيلسوف ظهر عند الاغريق ) 
ً
ق م ( أن الكون كله نشأ من أصل واحد وهو الماء , وأن كل ما طرأ عليه من تغيرات وتحولت نجمت    640فمثلا

 عنه وجود عناصر في الماء أثرت فيه وحولته إلى أشياء , فالصخور ما هي إلا ماء متجمد طال عليه الزمن فتحول إلى هذه الصخور .

 يرجع أصله إلى الماء .  والهواء ماء تبخر فتحول إليه , والسحاب بخار تكاثف , والنار ما هي إلا حرارة تولدت من احتكاك الأجسام التي تجمدت في الماء فكل ش يء

ومن هذا للامتناهي خرجت   ثم جاء من بعد طاليس ) أنكسيماندر ( وقال :  " إن أصل الكون هو المبهم اللامتناهي ) ويعني به الهواء أو الفراغ الذي ليس له حدود (

ور والحيوانات حتي بلغ السموات إلى أعلى والمحيط إلى أسفل , ومن المحيطات إذ تبخرت تحت الشمس خرج أول المخلوقات المائية الحية . ومن تطور النسل إلى الطي

 ( 90أخر خليقة أرضية ألا وهي الإنسان "  ) توماس , 

في قديم الزمن هزات   أما علماء الطبيعة فيرون أن أصل الكون نشأ من غاز ساخن فتخلخل ليملأ الفضاء ويحتوي على دقائق المادة ويتحرك باستمرار , وقد اعترته

 قوية واضطرابات شديدة جزأت هذا الغاز أو القسم الأكبر منه إلى قطع من السحب المتكاثفة , وانتشر الباقي في الفضاء .   

رانها مما سبب انفصام يرى علماء الفلك أن السيارات تكونت من الشمس , إلا أنهم اختلفوا في كيفية نشوئها , فمنهم يرى أن نشوء السيارات كان نتيجة لسرعة دو 

 لشمس . قطع غازية منها كأقراص العجين بتأثر القوة المركزية الدافعة ثم أخذت هذه الأقراص تتكاثف وتتقارب مع بعضها البعض وتدور حوله أمها ا

مَاءِ وَهِيَ وهذه المحاولات في تفسير أصل الكون لها نظائرها في بعض كتب التفسير القديمة  . فقد نقل الزمخشري* عند تفسيره قوله تعالى : ﴿  ى السَّ
َ
إِل مَّ اسْتَوَى 

ُ
ث

ان 
َ
 ( 11﴾ ) فصلت ,  دُخ

 وا
ً
حدة ثم فتقها فجعلها أرضين ,  قيل : كان عرشه قبل خلق السموات والأرض على الماء , فأخرج من الماء دخان فارتفع فوق الماء وعلا عليه , فأيبس الماء فجعله أرضا

فخلق فيها آدم , وهي  ثم خلق السماء من الدحان المرتفع ... وقيل خلق السموات والأرض وما فيهما في يومين الخميس والجمعة وفرغ في آخر ساعة من يوم الجمعة  

 ( 2/285الساعة التي تقوم فيها القيامة  . ) الزمخشري , 

 ولم يخلو الامر من بعض الخرافات والاسرائيليات والاساطير في كتب التفسير في تفسير أصل الكون . 

 ويرى بعض الباحثين أنه قد يكون من المفيد تخليص كتب التفسير من هذه الاساطير ومحاولة كتابة تفسير علمي صحيح . 

هبي* في كتابه )  أما تلخيص بعض كتب التفسير من الإسرائيليات فقد قام بعض العلماء بتخليص كتب التفسير من الشوائب العالقة بها , منهم : محمد حسن الذ

 الإسرائيليات في التفسير والحديث ( وغيره من العلماء . 

 إلى أن تخرج حقائق أخرى تغير نظرة الناس إلى الكون ويكون بتفسير
ً
بعض الآيات القرآنية   والشق الثاني وهو كتابة تفسير علمي , فقد يكون هذا التفسير مؤقتا

 المتعلق بالكون يأخذ الطابع الفكري للعصر . 

ذرات غازية    وقد أخذ بعض المفسرين المحدثين ببعض هذه النظريات فيرون أن مجموع السموات والأرض كانت مادة واحدة متصلا بعض أجزائها ببعض على كونه

 كالدخان .

ين ( تتبخر في الأرض  ولما كان ذلك الفتق في الأجرام انفصل جرم الأرض على جرم السماء وصارت الأرض قطعة مستقله ملتهبة , وكانت مادة ) الاكسجين والايدروج

, وما زال كذلك حتى صارت الأرض كلها ماء وتكو  في الجو برودة تجعلها ماء فينزل على الأرض فيبرد من حرارتها  , بما فيها الحرارة فتلاقي  اليابسة منه  نت بعد ذلك 

 ( 140وخرج النبات والحيوان وكل ش يء حي من الماء . ) نوفل , 



 
 

[138] 
 

مْ يَرَ 
َ
وَل
َ
مَاوَاتِ كما نجد بعض المفسرين يربط بين بحوث العلماء التي تهتم بقضية خلق الكون وبين آيات القرآن حيث فسرت الآية الكريمة : ﴿ أ نَّ السَّ

َ
فَرُوا أ

َ
ذِينَ ك

َّ
 ال

فَتَقْنَاهُمَا ﴾ ) الأنبياء , 
َ
تَا رَتْقًا ف

َ
ان
َ
رْضَ ك

َ ْ
 ( 30وَالأ

 الشمس والأرض والنجوم , والذي ثبت البحوث أنه غاز عالق به مواد صلبة ويقولون :
ً
" اللفظ الوحيد الذي    في ضوء نظرية )السديم( الذي انفصل إلى أجزاء مكونا

 (  162يمكن إطلاقه علميا على السديم هو الدخان "          )نوفل , 

كل عوالمه ومجراته ونجومه  " وإن الآية الكريمة من عجائب الاعجاز العلمي في القرآن لأنها سبقت علماء الفلك المحدثين إلى ما قرروه من أن الكون كله قبل أن تتش

 غير متميز بعضه من بعض ثم أخذ تتميز ويتطور لا يدرون بالضبط كيف وإن نبوه إلى فعل الجاذبية  " ) الغمرواي , 
ً
 سديما

ً
 (   192كان كيانا

م ليستفيد  الحلول  على مفاتيح  الأنسان  يد  الوجود قد وضع  الكون وأصل  نشأة  للطبيعة عن  اشاراته  وفى  المعجز  في أسلوبه  الكريم  القرآن  نها بحسب طاقته  إن 

لحلول الصحيحة والنتائج  الإنسانية التي أودعها الله فيه فعليه أن يبذل جهده ويستفرغ إمكانيته ويستعمل ملكاته ومواهبه العقلية والفطرية بنفسه ليتوصل إلى ا

 المفيدة , والاطلاع على أسرار الكون ليعبد الله عن علم ويمجده عن معرفة  . 

  لتأمل الدقيق فيقول : ﴿ وها هو القرآن يرغب في سبر الأغوار وتقص ي الاسرار لمعرفة الصورة الصحيحة التي وجد عليه الكون لأول مرة فيأمرنا بالسير في الأرض وا

َ عَ 
َّ

 إِنَّ اللَّ
َ
خِرَة

ْ
 الآ

َ
ة
َ
أ
ْ
ش

َّ
ئُ الن ش ِ

ْ
ُ يُن

َّ
مَّ اللَّ

ُ
قَ ث

ْ
ل
َ
خ
ْ
 ال

َ
 بَدَأ

َ
يْف

َ
رُوا ك

ُ
انْظ

َ
رْضِ ف

َ ْ
لْ سِيرُوا فِي الأ

ُ
دِير  ق

َ
يْءٍ ق

َ
لِّ ش 

ُ
ى ك

َ
 (  19﴾ )العنكبوت ,  ل

 من نماذج  
ً
 ولكنه في الوقت نفسه لا يحيلنا على مصادرنا البشرية المحدودة وحدها وهي غير كافية ولا وافية , وإنما يعرض علينا نموذجا

ً
هذا الخلق الأول مشفوعا

 بذكر الأيام لميلاد الأرض وجبالها الراسيات وما فيها من معادن والخيرات ثم السموات السبع وهي دخان وذلك في قوله  
ً
فُرُونَ  تعالى : ﴿  بالأرقام مقرونا

ْ
تَك

َ
مْ ل

ُ
ك ئِنَّ

َ
لْ أ

ُ
ق

ينَ ) ِ
َ
عَالم

ْ
لِكَ رَبُّ ال

َ
نْدَادًا ذ

َ
هُ أ

َ
ونَ ل

ُ
جْعَل

َ
رْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَت

َ ْ
قَ الأ

َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
امٍ سَوَاءً لِل9بِال يَّ

َ
رْبَعَةِ أ

َ
وَاتَهَا فِي أ

ْ
ق
َ
رَ فِيهَا أ دَّ

َ
وْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَق

َ
يَ مِنْ ف ائِلِينَ )( وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاس ِ مَّ  10سَّ

ُ
( ث

ائِعِي
َ
يْنَا ط

َ
ت
َ
تَا أ

َ
ال
َ
رْهًا ق

َ
وْ ك

َ
وْعًا أ

َ
تِيَا ط

ْ
رْضِ ائ

َ ْ
هَا وَلِلأ

َ
قَالَ ل

َ
ان  ف

َ
مَاءِ وَهِيَ دُخ ى السَّ

َ
نْيَا اسْتَوَى إِل مَاءَ الدُّ ا السَّ نَّ مْرَهَا وَزَيَّ

َ
لِّ سَمَاءٍ أ

ُ
وْحَى فِي ك

َ
قَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأ

َ
نَ ف

عَلِيمِ 
ْ
عَزِيزِ ال

ْ
قْدِيرُ ال

َ
لِكَ ت

َ
ا ذ

ً
 ( 92, ﴾ ) فصلت بِمَصَابِيحَ وَحِفْظ

 مبلغ اليقين مهما ت
ً
 وليس حديثهم في ذلك بالغا

ً
 وحديثا

ً
 فأن قضية بد الحلق تعرض لها العلماء المؤمنون وغير المؤمنون قديما

ً
كن الثقة بقوة عقولهم وسلامة  وأخيرا

 . وكل ما ذكروه في هذا الشأن لا
ُ
 قاطعا

ً
أنه ضرب في    تفكيرهم وتوافر قدرتهم على البحث والاستقصاء . لأنه ليست هناك وسائل علمية تثبت هذا ثبوتا يزيد على 

 مجالات الفروض أو في التحليق في أجواء المجهول .

هَدْتُهُمْ  ل الحق : ﴿ومع أن المنصف لا يستطيع أن يجحد ما بذلوا من جهد , هو كذلك لا يستطيع أن يطمئن إلى ما ظفروا به من نتائج , وسند المسلم في ذلك قو 
ْ
ش

َ
مَا أ

ينَ عَضُدًا ِ
ّ
ضِل

ُ ْ
 الم

َ
خِذ نْتُ مُتَّ

ُ
نْفُسِهِمْ وَمَا ك

َ
قَ أ

ْ
ل
َ
 خ

َ
رْضِ وَلا

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السَّ

ْ
ل
َ
 ( 257( ) الباقوري ,  50﴾ ) الكهف ,  خ

 المطلب الثانيً : شكل الأرض  

, أن يوفقوا  
ً
, والحركة محاولين دائما التفسير شكل الأرض من حيث الكروية وعدمها  في  العلمي  يتناولها أصحاب الاتجاه  التي  آيات    من القضايا  به  بين ما جاءت 

 القرآن عندما تصف الأرض أو تتحدث عنها , وبين ما يقوله علماء الهيئة ويثبته العلم الحديث .

ة على )بطيخة( معلقة فهل فقد قال علماء الهيئة : الأرض كروية الشكل وإنها متحركة وأقاموا على ذلك دلائلهم المعلومة في كتبهم , ومثلوا ذلك بما إذا مشت ذباب

 تنتهي إلى حافة وكذلك الأرض الكروية الشكل السابحة في الفضاء , ليس لها حافة تنتهي إليها من يجوب سطحها .    

راصده وآلاته قرر أنها ليست كما ذهبوا أن لها حركة يومية يترتب عليه الليل والنهار وسنوية يترتب عليها الفصول الأربعة . وعندما تقدم العلم في العصر الحديث بم

( التي وصفها القرآن بها  كروية تامة التكوير , بل هي منبعجة عند خط الاستواء ومفلطحة عند القطبين , أي أنها بيضاوية الشكل , وهذا المعني تفيده لفظة )دحاها

 على بعض معانيها . 

أن الأرض التي يسرون  ويرى بعض الباحثين أن المفسرين لم يفهموا هذه اللفظة ذلك المعني الذي قصد إليه القرآن ويلتمس لهم العذر لأنه ما كان يخطر بيبالهم  

 عليها صباح مساء مبسوطة وهي مدحوة مثل البيضة . فيقولون عند تفسيرهم للآية )دحاها( أي بسطها . 

الب : دحا  في لسان العرب   
ً
. فمثلا أو بعيد  لها معني أو إشارة  تدل عليها من قريب  اللغة فقد لا تجد  في قواميس  اللفظة  إلى  أما تفسير هذه  : عظم واسترسل  طن 

 الأسفل وعند غيره مبيض النعام في الرمل ومنزل القمر  



 
 

[139] 
 

رُ  فكل هذه المعاني اللغوية لا تدل على معني )البسط( ولكنها تدل على أشياء مستديرة ولعل قوله تعالي : ﴿  وِّ
َ
هَارِ وَيُك ى النَّ

َ
يْلَ عَل

َّ
رُ الل وِّ

َ
حَقِّ يُك

ْ
رْضَ بِال

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السَّ

َ
ل
َ
خ

ار فَّ
َ
غ
ْ
عَزِيزُ ال

ْ
 هُوَ ال

َ
لا
َ
ى أ جَلٍ مُسَمًّ

َ
لٌّ يَجْرِي لِأ

ُ
قَمَرَ ك

ْ
مْسَ وَال رَ الشَّ يْلِ وَسَخَّ

َّ
ى الل

َ
هَارَ عَل (  إشارة إلى كرويتها بكروية جوها الذي يشغله ويتعاوده الليل والنهار 5﴾ )الزمر ,  النَّ

 ( 2/259على التجدد على كل بقعة من بقاع الأرض . والتكوير : اللف واللي يقال : )) كاد العمامة على رأسه وكورها ((  ) الزمخشري , 

 لو أننا تصورنا الأرض مبسوطة كما كا
ً
ن يرى الاقدمين لأن قوله كما أن التكوير لا يكتمل معناها إلا مع كروية الأرض وحركته اليومية إذ لا يكون التكوير واضحا

َ سَمِيع  بَصِير   تعالي : ﴿
َّ

نَّ اللَّ
َ
يْلِ وَأ

َّ
هَارَ فِي الل هَارِ وَيُولِجُ النَّ يْلَ فِي النَّ

َّ
َ يُولِجُ الل

َّ
نَّ اللَّ

َ
لِكَ بِأ

َ
ا( وقوله تعالي : ﴿  61﴾ ) الحج ,  ذ

ً
بُهُ حَثِيث

ُ
ل
ْ
هَارَ يَط يْلَ النَّ

َّ
ي الل ش ِ

ْ
﴾                   )  يُغ

 نة  ( يتجلى فيها كلها معني التلاحق , وأن التكوير كل منهما على الآخر يجري في آن واحد ولا يتصور هذا المعني مع تصور الأرض مبسوطة ساك 59الأعراف , 

لاد أخرى , واختلاف الأهلة في كل  كما أن في الشريعة دلائل كثيرة تدل على كرويتها , منه اعتراف الأئمة باختلاف المطالع , فإن الصبح في بعض البلاد يوافق المساء في ب

 قطر من الأقطار . 

ا فبعض الناس فهم قوله تعالى : ﴿
ً
رْضَ بِسَاط

َ ْ
مُ الأ

ُ
ك
َ
ُ جَعَلَ ل

َّ
مْ  ( وقوله تعالي : ﴿ 19﴾ ) نوح , وَاللَّ

ُ
مِيدَ بِك

َ
نْ ت

َ
يَ أ رْضِ رَوَاس ِ

َ ْ
قَى فِي الأ

ْ
ل
َ
 (15﴾ )النحل , وَأ

 ما أثبته العلم وأقام أدلته عليه . 
ً
 ما ينفي كروية الأرض ودورانها , مخالفا

ــــ نقيض القبض  ) ابن منظور ,   ـ ــــ كما تقول المعاجم اللغوية  ( لا ضد الاستدارة والكروية   9/29مع أن الفهم الدقيق للآيتين لا يدل على هذا الادعاء , فإن البسط 

 حتي تنفيها الآية التي وردت في سياق نعمة الله الله على عباده في تذليل الأرض بسهولها وفجاجها .  

وا فقد تقدم لنا الشيخ محمد بخيت المطيعي* استدل على حركة الأرض بآيات من القرآن وأتى بعدة آيات مثل قوله تعالي : ﴿
ُ
امْش

َ
 ف

ً
ولا

ُ
ل
َ
رْضَ ذ

َ ْ
مُ الأ

ُ
ك
َ
ذِي جَعَلَ ل

َّ
هُوَ ال

كٍ يَسْبَحُون ( وقوله تعالي : ﴿ 15﴾ ) الملك , فِي مَنَاكِبِهَا
َ
ل
َ
لٌّ فِي ف

ُ
قَمَرَ ك

ْ
مْسَ وَال هَارَ وَالشَّ يْلَ وَالنَّ

َّ
قَ الل

َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
  ( وقوله : ﴿  33﴾  ) الأنبياء , وَهُوَ ال

ً
حْسَبُهَا جَامِدَة

َ
جِبَالَ ت

ْ
رَى ال

َ
وَت

ونَ 
ُ
فْعَل

َ
بِير  بِمَا ت

َ
هُ خ يْءٍ إِنَّ

َ
لَّ ش 

ُ
تْقَنَ ك

َ
ذِي أ

َّ
ِ ال

َّ
حَابِ صُنْعَ اللَّ مُرُّ مَرَّ السَّ

َ
 ( 88﴾ )النمل , وَهِيَ ت

الأرض وهم يحسبونها   ومنهم من يرى إن القرآن فيه دلالات متعددة على حركة الأرض جاءت عن طريق الإشارة  لا عن صريح العبارة , فلو أن القرآن صارحهم بحركة

ل محورها وحركته حول ساكنة لكذبوه , فكان من الحكمة البالغة والاعجاز البلاغي في الاسلوب أن ينبه الناس في كتاب الله إلى آيته سبحانه في حركة الأرض حو 

دْبَرالشمس بمختلف الإشارات منها قوله تعالي : ﴿
َ
 أ
ْ
يْلِ إِذ

َّ
ا عَسْعَسَ ( وقوله : ﴿  33﴾ )المدثر ,  وَالل

َ
يْلِ إِذ

َّ
( ويقول : إن هذه أوصاف تقتض ي    17﴾           ) التكوير ,  وَالل

مَاوَاتِ  ﴿  الحركة وهي كناية عجيبة عن حركة الأرض لا تفهم على حقيقتها إلا إذا تذكرنا أن الظلمة هي الأصل في جو الأرض كما يدل على ذلك قوله : قَ السَّ
َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
ال

مْسَ  ا وَالشَّ
ً
بُهُ حَثِيث

ُ
ل
ْ
هَارَ يَط يْلَ النَّ

َّ
ي الل ش ِ

ْ
عَرْشِ يُغ

ْ
ى ال

َ
مَّ اسْتَوَى عَل

ُ
امٍ ث يَّ

َ
ةِ أ رْضَ فِي سِتَّ

َ ْ
مْرِهِ وَالأ

َ
رَاتٍ بِأ جُومَ مُسَخَّ قَمَرَ وَالنُّ

ْ
 (   54﴾ )الأعراف , وَال

 غير محمود على كلام الله تع
ً
الي , ذلك لأن القرآن إنما  وهنالك من العلماء من يرى أن تطبيق علم الفلك القديم والحديث على ما جاء في القرآن الكريم يعتبر نهجا

 . ) وجدي , جاء بالقواعد العامة والنواميس الكلية التي لا يعتريها تبديل ولا تحوير  . فالساعي في تطبيق العلوم الفلكية على آياته الكريمة يكو 
ً
 ( 490ن ملوما

 ويكفي القرآن أنه لا توجد آية من آياته تتناقض مع ما ثبت أو يثبت من الحقائق الفلكية .

 قضية الحياة على الكواكب الأخرى غير الأرض  المطلب الثالث :    

يعول   ش يء  إلى  اليوم  حتى  العلماء  يصل  ولم   . الأخرى  الكواكب  على  الحياة  قضية  التفسير  في  العلمي  الاتجاه  أصحاب  التي شغلت  القضايا  هذه من  حول  عليه 

 القضية . 

, فم التي نعدها على الأرض  , وليس بشرط أن تكون على شكل هذه الحياة  للحياة فهناك حياة  أنه حيثما وجدت ظروف مناسبة  به  م 
َّ
 أن ومن المسل

ً
ن الجائز جدا

 تكون على صورة لا ندركها . 

 بحثية العقلية . فمن الممكن أن توجد كائنات عاقلة مثل الجنس البشري أو غيره على أي كوكب تكون ظروفه ملائمة لوجود الحياة عليه , وهذه من الناحية ال

ة للناحية الأولى , وما قاله  وقد يكون من المفيد أن نبحث عن هذه القضية من ناحيتين :  الناحية العلمية والناحية الدينية لنرى ما وصلت إليه بحوث العلماء بالنسب

 المفسرون من قدامى ومحدثين بالنسبة للناحية الثانية . 

 الناحية العلمية :  .1

ل فضاء  محطة  إنشاء  يحاولون  وهم   , القمر  سطح  على  بعضهم  وهبط   , الفضائية  بالرحلات  وقاموا  للكواكب  المراصد  والطبيعة  الفلك  علماء  إلى  أقام  ينطلقوا 

 الكواكب الأخرى مثل الزهرة والمريخ لمعرفة تكوينها وصلاحية الحياة عليهما بعد الدراسة النظرية . 



 
 

[140] 
 

ائنات الحية إن علماء الفضاء والفلك ى يزالون مجدّين في البحث يحاولون استخدم سفن الفضاء في الاتصال ببعض الكواكب للكشف عن أسرارها ومعرفة الك

يبح لذلك   . بعضها  أو  كلها  ومتوفرة  موجودة  الحية  مقومات  دامت  ما  أحياء  الكواكب  في  بأن  مؤمنون  العلماء  هؤلاء  فأكثر   , فيها  تعيش  عن  التي  الآن  العلماء  ث 

 مقومات الحياة في بعض الكواكب بإجراء التجارب المختلفة .

 وقد أسفرت نتائج البحث التي قاموا بها على ما يلي :

 والجبال والأودية . : دلت البحوث أن جوه خال من مقومات الحياة المناسبة للأحياء لأنه خالي من الماء والهواء الازمين للحياة ولكنه لا يخلو من المعادن  القمر

 لأنه لا جو فيه له , ولصغر حجمه لا يستطيع جلب الهواء والاحتفاظ به .  عطارد
ً
 : لا حياة فيه قطعا

 : لا يصلح للحياة لتميع غازاته ولشدة الضغط عليه , ويشترك معه في هذه الصفات زحل . المشتري 

 للأحياء , وتوجد حياة نباتية على المريخ .  الزهرة والمريخ
ً
 : بيئتهما صالحة لسكنى الأحياء على سطحها , والمريخ خاصة ليس فيه ما يمنع من كونه دارا

 (  140ومما يتضح أن الزهرة والمريخ هما أصلح الكواكب لسكنى الأحياء , وليس هناك مانع من وجود حياة فيهما . ) أبو خليل , 

 من مقابلة الأشباه بالأشباه والامثال بالأمثال , وإلا فا
ً
لعلماء اليوم لم يتوصلوا بوسائلهم هذا ما قاله العلم واكده العلماء , ولا شك أن العلم استنتج هذا استنتاجا

 ( 230العلمية الحاضرة إلى مشاهدة هذه الأحياء .      ) الخطيب , 

 الناحية الدينية :      .2

يات التي استدلوا بها قوله تعالى :  يقول كثير من المفسرين : إن كثير من الآيات القرآنية تشير إلى أن السموات حياة وأحياء ـــــ وهم يقصدون غير الملائكة . ومن هذه الآ  

بِرُونَ ﴿
ْ
يَسْتَك  

َ
لا وَهُمْ   

ُ
ة
َ
ئِك

َ
لا
َ ْ
وَالم ةٍ  دَابَّ مِنْ  رْضِ 

َ ْ
الأ فِي  وَمَا  مَاوَاتِ  السَّ فِي  مَا  يَسْجُدُ   ِ

َّ
,  وَلِِلّ )النحل  وجود   49﴾  إلى  وللإشارة   ,  

ً
أولا لفضلهم  بالذكر  الملائكة  خص  فإنه   )

الرحمن ﴿ . وفى سورة   
ً
ثانيا الملائكة  ن مخلوقات أخرى غير 

ْ
أ
َ
فِي ش هُوَ  يَوْمٍ  لَّ 

ُ
ك رْضِ 

َ ْ
وَالأ مَاوَاتِ  السَّ فِي  مَنْ  هُ 

ُ
ل
َ
,  يَسْأ الرحمن   ( بأن   27﴾  تنطق هي الأخرى  الآية  ( وهذه 

 السموات والأرض أحياء عقلاء يسألون ربهم لاحتياجهم إليه في كل ش يء . 

يوصف به الأناس ي أو يخلق الله تعالى في السموات حيوانات يمشون مش ي الأناس ي  بقول الزمخشري : " أن يكون للملائكة مش ي مع الطيران فيوصفون بالدبيب كما  

  "  ) الزمخشري 
ً
 مكشوفا

ً
 ظاهرا

ً
 (  12/2,  على الأرض بعيد عن الأفهام لكونه على خلاف العرف العام , ولأن الش يء إنما يكون آية إذا كان معلوما

الفهم والمسترش  مع 
ً
البقرة لما كانت كلاما آية  : إن  , ويجيب بقوله  الفلك والأرصاد  به علماء  يقول  فيه بما هو  أما شهاب الدين الألوس ي* فيرجح ما  , جي  د والمعاند 

 لما تكرر في القرآن ولا سيما في هذه ا
ً
 مختصرا

ً
لسورة من كمال قدرته على  معروف عند الكل وهو بث الدواب في الأرض , وأما ما في سورة الشورى فجئ فيه به مدمجا

ةٍ   كل ممكن فقيل : ﴿   فِيهِمَا مِنْ دَابَّ
َّ
رْضِ وَمَا بَث

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قُ السَّ

ْ
ل
َ
 على لفظ الخلق ليدل على كمال القدرة , ويبين بقوله تعالى :   29﴾ ) الشورى ,    وَمِنْ آيَاتِهِ خ

ً
(  مؤثرا

 للمخلوقية , فقد ثبت في صحاح الأحاديث ما يدل على وج
ً
 لغير ذوي العلم في السموات والأرض تحقيقا

ً
 وتغليبا

ً
ةٍ ﴾ تعميما ود الدواب في السماء من مراكب  ﴿مِنْ دَابَّ

علمها ,  , وكذلك على ما يدل على وجود الملائكة كالأوعال . بل لا يبعد أن يكون في كل سماء حيوانات ومخلوقات على صور شتي وأحوال مختلفة لا ن أهل الجنة وغيرها

مُونَ ولم يذكر في الاخبار ش يء منها فقد قال تعالى :   ﴿
َ
عْل

َ
 ت

َ
قُ مَا لا

ُ
ل
ْ
 ( 8﴾ ) النحل ,  وَيَخ

ونفي ذلك ليس من المعلوم وأهل الأرصاد اليوم يتراءى لهم بواسطة نظارتهم مخلوقات على جرم القمر لكنهم لم يتحققوا أمرها لنقص ما في آلاتهم , على ما يدعون .  

 من الدين بضرورة ليضر القول به .

ان اتصال أهل الأرض بسكان والقائلون بوجود أحياء على الكوكب الأرض ي وبخاصة المحدثين منهم , يرتبون عليه قولهم : إن الآية إلى جانب إشارتها إلى ذلك تقرر إمك

سفن الفضاء أو على متن   الكواكب الأخرى عندما يحين الوقت وهو عين ما يوجه إليه العلماء اهتمامهم اليوم , ويقولون : قد يكون الجمع واتصال في الدنيا بواسطة

 . 
ً
 أمواج الأثير , وهو أكثر احتمالا

)يوم الجمع ( وقد ورد في  ولكن عند التأمل فيما تفيده الآية والآيات الأخرى التي تفيد نفس المعني الجمع يوم القيامة للحساب بعد البعث  . فمن أسماء القيامة   

عِيرِ نفس هذه السورة قول الله تعالى : ﴿ رِيق  فِي السَّ
َ
ةِ وَف جَنَّ

ْ
رِيق  فِي ال

َ
 رَيْبَ فِيهِ ف

َ
جَمْعِ لا

ْ
( وعلى ذلك فالآية لها نظائر كثيرة وردت في القرآن   5﴾ ) الشورى ,  وَتُنْذِرَ يَوْمَ ال

لِين الكريم وكأنها تفيد الجمع يوم القيامة قال تعالى : ﴿ وَّ
َ ْ
مْ وَالأ

ُ
فَصْلِ جَمَعْنَاك

ْ
ا يَوْمُ ال

َ
 رَيْبَ فِيهِ ( وقوله تعالى : ﴿   38﴾ ) المرسلات ,  هَذ

َ
ا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمٍ لا

َ
 إِذ

َ
يْف

َ
ك
َ
﴾ )   ف

 (   38آل عمران , 



 
 

[141] 
 

لم هذه الأحياء الأنسان منها إلا  وعلى هذا فالمقصود بالجمع إنما هو الجمع بين المخلوقات في الآخرة لا في الدنيا وأن معني الآية أن هذه الأحياء المبثوثة التي لا يع

لا يضل منها فرد واحد ولا يغيب  اليسير ولا يدرك منها بوسائله المحدودة إلا القليل المشهور , هذه الأحياء التي تدب في السموات والأرض يجمعها الله تعالى حيث يشاء 

. 

وهو على الجمع بينهم أو  ثم ما أجمل التعبير القرآني الذي قابل بين مشهدين : مشهد البث ومشهد الجمع , ولو كان ما بفيد الجمع في الدنيا لجاء التعبير بصورة  

 لا خيار فيه ولا حيلة لهم في الفر 
ً
ــــ جمعا ـ ــــ فيما أعتقد  ـ  في الجمع  اجتماعهم . أما وقد جاء التعبير القرآني هكذا على جمعهم الذي يفيد 

ً
ار منه , فإنه يكاد يكون نصا

 يوم القيامة أي حشرهم بعد البعث للحساب العادل .

 الخاتمة :    

 , حاولت أن أدل القارئ على بعض من صور التفسير العلمي 
ً
 وحديثا

ً
لبعض القضايا الكونية ,   وبعد , فهذه بعض ما جاء في التفسير العلمي , وما قاله أصحابه قديما

 وأن أضع صورة لمن يريد لمزيد من الدراسة والبحث . 

 وهذا ما جال حواله البحث , وأسفرت دراسته عن النتائج الأتية : 

ز القرآن الكريم , إن التفسير العلمي هو التفسير الذي يحاول فيه المفسر تطبيق ما قال به العلم على ما جاء به القرآن , بهدف إثبات وجه من وجوه الإعجا .1

 بهدف إثبات أنه لا تناقض بين العلم والدين .

لا يفهم إلا على هذا الوجه إن التفسير العلمي ما هو إلا فهم للآية أو الآيات بوجه من وجوه الدلالة على ضوء ما أثبته العلم  . وليس معني هذا أن النص القرآني   .2

 من الوجوه .

آ .3 من  مجملة  إشارات  إليه  تشير  مما   
ً
العلم جديدا أثبت  كلما  مدلولها  توسيع  هو  القرآن  تفسير نصوص  في  العلمية  الكشوفات  من  يستفاد  ما  في إن  يات الله 

 الأنفس والآفاق . 

خطأ في المعرفة  ليس في القرآن ما يخالف الحقائق العلمية بحال من الأحوال . وما يبدو من ذلك لبعض الناس هو ناتج من خطأ في فهم النص القرآني أو من   .4

 العلمية نسبت إلى الحقيقة العلمية ما ليس منها .

الله ـــــ وإنما الذي تغير   يجب التصديق بأن ما جد في هذا العصر من إدراك علمي لآيات القرآن ليس معناه أن حقائق القرآن قد تغيرت أو تطورت في ذاتها ـــــ معاذ .5

الأصلية الخالدة   ويتغير ويتطور هو عقل الإنسان الذي يتسع إذا استنار , وفكره إذا استقام مع كثرة البحث والدرس والتجريب فيبدو له القرآن على حقيقته

 فلا مبدل لكلمات الله . 

 المصادر والمراجع :

 القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم  .1

 م . 1970أضواء من القرآن على الأنسان ونشأة الكون والحياة , عبدالغني الخطيب , دار الفتح بدمشق ,  .2

 م . 1940,  4إعجاز القرآن والبلاغة النبوية , مصطفي صادق الرافعي , ط .3

 م . 1964أعلام الفلاسفة كيف تفهمهم , ترجمة متري آمين , تقديم نجيب محمود , القاهرة  .4

 م .   1970الأنسان بين العلم والدين , شوقي أبو خليل , مطبعة الأنشاء , دمشق  .5

 الإعجاز العلمي للقرآن , أحمد فؤاد باشا ,   .6

 م . 1973,  1الإسلام في عصر العلم , محمد أحمد الغمرواي , ط .7

 م . 1967,  3الإسلام في عصر العلم , محمد فريد وجدي , ط .8

 .  1بين العلم والدين , عبدالرزاق نوفل , مكتبة وهبة , ط .9

 م . 2000,  2التفسير العلمي للقرآن في الميزان , أحمد عمر أبوحجر , دار الكتب الوطنية , ط .10

 م . 1972,  2مقدمة في أصول التفسير , ابن تيمية , ط .11

 هـ .  1324المفردات في غريب القرآن , الراغب الاصفهاني , مصطفى الحلبي ,  .12



 
 

[142] 
 

 الكشاف في حقائق التنزيل وعيون التأويل , محمود عبدالله الزمخشري , طبعة بولاق .  .13

 م .   1955لسان العرب , ابن منظور , طبعة بيروت ,  .14

 هـ .    1406,   40مجلة المسلمون , الزائدي , العدد  .15

 :  الأعلام

]الوفاة:   .1 واسمه محمد،  الأمير.  العبّاس يّ  المنصور  بْن  المهديّ  بْن محمد  الرشيد  هارون  بْن  عيس ى  ومائتين، وحجّ    210  -  201أبو  أربعٍ  الكوفة سنة  إمرة  ولي  ه[ 

, تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام , بشارة ا بحُسْن الصّورة، وكمال الظرف، وله أدب وشعر جيد 
ً
معروف , دار الغرب    بالنّاس سنة سبعٍ، وكان موصوف

 . 237/ 5م ,  2003,  1الإسلامي , ط

 المفضل بن محمد الأصبهانيّ أبو القاسم الراغب , صاحب المصنفات، كان في أوائل المائة الخامسة, .2

للداود                  المفسرين  ذلك طبقات  وغير  الشريعة«           إلى مكارم  »الذريعة  و  و »المحاضرات«،  البلاغة«،  »أفانين  و  القرآن«،  الكتب  له: »مفردات  , دار  ي 

 . 2/329العلمية بيروت , 

, ولد في رجب سنة محمد بن عمر بن محمد بن أحمد العلامة أبو القاسم الزمخشري النحوي اللغوي المعتزلي، المفسّر، يلقب جار الله، لأنه جاور بمكة زمانا   .3

صور الحارثي  سبع وستين وأربعمائة بزمخشر قرية من قرى خوارزم , وقدم بغداد فسمع من أبي الخطاب بن البطر، وأبي سعد الشقاني، وشيخ الإسلام أبي من

 .   2/314وجماعة , طبقات المفسرين للداودي , 

عبد الله .4 أبو  الذهبي  الحافظ  الدين  التاريخ   748)ت   شمس  عبر  المسلمين  أعلام  سير  المؤلف  فيه  , جمع  الإسلامي  التراث  في  التراجم  كتب  أهم  من  ويُعَدُّ  هـ(، 

الزه والأدباء  والأمراء  العلماء  تراجم  في   
ً
واسعا  

ً
مرجعا ل 

ّ
يشك بحيث  الطبقات،  بحسب   

ً
زمنيا  

ً
ترتيبا التراجم  ورتب  عصره،  حتى  المفسرين  الإسلامي  طبقات  اد 

 .  2/320للداودي , 

هـ(  فقيه ومفسر وفيلسوف أصولي , مفتي الديار المصرية وواحد من الأعلام وأبرز فقهاء القرن العشرين وعلماء الأزهر ,   1354محمد بخيت بن حسن المطيعي , ) .5

 ترك مؤلفات عدة في علم الفقه ,  شبكة الانترنت , ويكيبيديا الموسوعة الحرة .

 فطنًا، لا  شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني فقيه ومفسر ومحدث. ولد في بغداد، وتلقى العلوم على شيوخ عصره، وكان شديد الحرص على التعلم ذ .6
ً
كيا

الكب  مة، أبرزها تفسيره  قيِّ بالتأليف والتدريس في سن مبكرة، له عدة كتب  ينس ى شيئًا سمعه، حتى صار إمام عصره بلا منازع. اشتغل  في يكاد  ير روح المعاني 

م المتقدمين في  تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني الذي استغرق تأليفه خمس عشرة سنة، ويُعدُّ هذا التفسير موسوعة كبيرة جمع فيه الألوس ي خلاصة عل

 . 1/187, طبقات المفسرين للداودي ,  وفي الألوس ي في ذي القعدة في بغداد ودُفن فيها  التفسير، وقد ذكر فيه بعض إشارات الصوفية في التفسير

      

 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B4%D9%85%D8%B3_%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86_%D8%A7%D9%84%D8%B0%D9%87%D8%A8%D9%8A

